

إدارة أوقناف صالح عبدالعزيز الراج

# ದ್ದವಾಸ್ತಿಕತ

## DAIVAASTHIKATHA

ບລລ

సయ్యద్ అబ్దుల్ హీతీ౦, ము. Sved Abdul Hakeem, M.A.

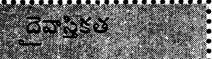
ಣಮವಾದೆ೦

అబ్దుల్ బాసిత్ ఉమేలీ, మిడిత Abdul Basith Oomery, M.O.L.

مطبعة دار طيية - الرياض - ت: ٢٨٣٨٤٠

GIFT NOT FOR SALE

#### బిస్మిల్లా హిర్రాహ్మ నిర్రహీం



#### DAIVAASTHIKATHA

**ರವಯಿತ** :

పయ్యద్ అబ్దల్ హకీం, ఎం.ఎ. Syed abdul Hakeem, M.A.

ఆమవాదం :

అబ్దర్ బాసిత్ ఉమరీ, ఎం.ఓ.ఎళ్. Abdul Basith Oomery, M.O.L

(పచురణకర్త :

ఉమ్మె ముహమ్మద్ దోహా – ఖతర్

#### ្ជីនាស្នំ៩**៥** DAIVAASTHIKATHA

ముద్రణ : ద్వితీయం (పతులు : 1000

(కి. శ. 1994, అక్టోబర్ హి.శ. 1415, జామాదల్ ఊలా

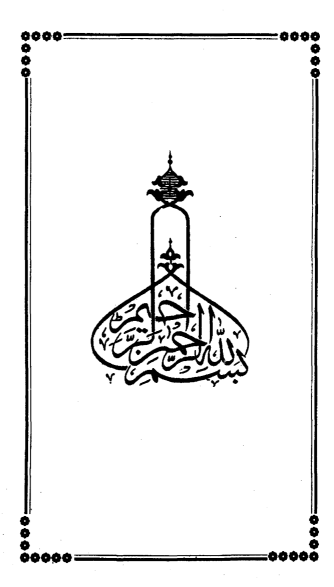
3ల: ఉ**చిత**ం

లేజర్ టైప్ సెట్టింగ్ : మోహన్ ఎంటర్ సైజెస్ వారాయణగూడ, హైదాబాద్-29 ముద్రణ :

దెవాస్తికత

దోహఖతర్ వాస్తవురాలైన పుణ్యవనిత ఉమ్మే ముహమ్మద్ తన స్వయం పుణ్యార్ధం ఈ పుష్తకాన్ని తెలుగులో మ్రచురించి పాఠకులకు ఉచితంగా పంచి పెట్టమని కోరినారు.

అల్లాహ్ ఆమె సత్కార్యాలను స్వీకరించు గాక! ఆమీన్



#### బిప్మిల్లా హిర్రహ్మా నిర్రహీం

#### తొలిపలుకు

ఒకనాడొక నాస్త్రేకుడు ఇమాం షాఫ్ గారినిలా (సెస్టించాడు దేవుడున్నాడని నిరూపించటానికి మీ పద్ద నీదైన నీదర్శనం ఉమ్మదా? ఆయనిలా సమాధానమిచ్చారు. బొంతపెండు యొక్కి రుచికూడా ఒక్కాటే రంగుకూడా ఒక్కాటే స్వభావం కూడా ఒక్కొటే కానీ దాన్ని పట్టపురుగు తింటే పట్టువస్తుంది, తేనెటీగ తింటే తేనే వస్తుంది. మేక తింటే పాలు లభిస్తాయి లేడి తింటే కన్నూరి లభిస్తుంది. ఈ విధంగా ఒక్క బొంతపెండు నుండి ఇన్ని నివిధ వస్తువులు ఎవరు సృష్టించగలరు. ఈ కార్యం చేయటం ఒక్క అల్లహేకే సాధ్యం ఖుర్ఆన్ అత్యంత యదార్థం పేర్కొంది. అత్యంత గొప్ప సృష్టికర్తయైన అల్లహ్ కుభకరుడు.

కాస్త ఆలోచించండి : విశ్వాసులు ( ముస్లిం) అల్లాహ్ యొక్కి ఉనికిపై విశ్వాసముంచుతారు. అల్లాహ్ నిరాకరించు నాస్తికుల ఆభిప్రాయాలద్వారా కూడా అల్లాహ్ ఉనికి ఋజువవు తుంది. ఎందుకంటే నాస్తికులు నాస్తవ ఉనికి గల దేవుడైన అల్లాహ్ యొక్కి ఉనికిని నిరాకరిస్తారు.

అల్లాహ్ పవ్మిత ఖుర్ఆన్ లో సర్వమాసవాళిని పలుమార్లు సవాలు చేసెను. కానీ ఈ లోకంలో ఆ సవాలు నెదురొడ్డినే ధైర్యం యెవరికీ లేదు. ఆ సవాలుకు యెవరు ఎదురు పలుకలేక పోయారు. అల్లాహ్ చేసిన సవాలు యేమిటంటే ఎవ్చంతే ఖుర్ఆన్ అల్లాహ్ యొక్క గ్రంథం కాదని. స్వయం కల్పితమని

దెవాస్తికత

భావిస్తారో వారు ఖుర్ఆన్లోని ఒక్క వాక్యం వంటి వాక్యం కల్పించి తీసుకురావాలి. కానీ సర్వరాసుల్లో ఎవరైనా సరే ఆ పనిచేయలేరు, చేయజాలరు. అలాగే అల్లాహ్ సర్వ సృష్టిరాఖలకు చేసిన సవాలు యేమిటంటే వారందరూ కలసి ఒక్కి చిన్న ఈగను సృష్టించి చూపాలి కానీ ఈచని కూడా ఎవరూ చేయలేకపోయారు. చేయలేరు కూడా.

మానవుడు విజ్ఞాన పరంగా గొప్ప అభివృద్ధి సాధించాడు నక్షతాలకు మెట్లు వేయుచున్నాడు, వాయువును వాతావరణాన్ని శాన్య (సాంతాన్ని తన వశంలో చేసుకొనుచున్నాడు. సముద గర్భంలో చేపవలె ఈదుచున్నాడు. వార్తా (పసారాలకై అత్యంత వేగపరికరాలు కనుగొని భూ పరిసరాలన్నింటిని కలిపి చేసాడు. ఈ విధంగా పూర్తి (పపంచమంతా ఒకే (సాంతం అనిపిస్తుంది. కానీ ఇంతగొప్ప అభివృద్ధిని సాధించికూడా మానవుడు ఒక్క చిన్న ఈగనెన సృష్టించ లేదు. సృష్టింపజాలడు.

సముఖ విద్యావేత్త గౌరవనీయులైన సయ్యద్ అబ్దుల్ హకీంగారు
(గాంధిక (గహణ నిదర్శనాలద్వారా అతి సుందరంగా జ్ఞానపూరిత పరిశోధానరూపంలో అల్లాహ్ మే వాస్తవ సృష్టికర్తయని నిరూపించారు. ఆయన (పముఖ ఉపన్యాసకులే కాక గొప్ప పరిశోధకులు కూడాను. న్యాయపూరిత అభిస్తాయమేమిటంటే నాస్తికులు పక్షపాతవెఖరి విడనాడి ఈ చిరు పుస్తకాన్ని చదివితే అల్లాహ్ యొక్కి ఉనికిని ఒప్పుకొనక తప్పదు. ముస్లింలు ఈ పుస్తకాన్ని చదివి తమ విశ్వాసంలో ధృడత్వం మరియు (కొత్తదనం పాందగలరు. — బషీర్ అన్పారీ

"అల్ ఇస్లాం" ప్రతికా సంపాదకులు

# విశ్వాస సారం

నాస్త్రికత–మానవ సమాజంైపై దాని తప్పుడు (పభావాలు మానవ జీవితాన్ని సమస్యలు, చిక్కులనుండి రక్షించి పరిశుద్ద 💆 స్థాంత జీవనమార్గం చూపాలని గొప్పలు చెప్పుకొనే 🖁 తత్వశా(స్త్రవాదులు చేసిన (పయత్నాలన్నీ వృధా అయ్యాయి. 🖁 సమస్యల పరిష్కారానికై వారు చేసిన (పయత్నాలు యుక్తుల వల్ల సత్మలితానికి బదులు మరిన్ని చిక్కు సమస్యలు 🖁 ఎదురయ్యాయి. ఉన్నవాటికంటే అనేక రెట్లు ఎక్కువ సంకటాలు ఏర్పడ్డాయి. వారి అపజయాలకు వెఫల్యాలకు 📱 కారణమేమిటంటే వారు నాస్త్రికతను ఆధారంగా చేసుకుని 🖁 స్థాయత్నించారు. ఈ దృక్పధమే సర్వవినాశాలకు, దుష్కార్యాలకు మూలం. అసలు వాస్త్రవ విషయమేమిటంటే సర్వమానవాళిని (పస్తుత ఆరాజక భావాలు, సాంఘీక వేకల్యం, నీచబుద్ది మొదలగు వాటి బారినుండి విముక్తి కలిగించాలనుకుంటే మొట్టమొదట స్థాపుత్త నాగరికతకు ఆధారాలుగా పరిగణింపబడుతున్న నాస్త్రికతా, దెవ తిరస్కారాలను సంపూర్ణంగా నిర్మూలించాలి.

మానవుడు తన ఉనికి యొక్క కారణం మరియు తత్వాన్ని సురచి తన, వాస్తవ సృష్టికర్తయైన అల్లాహ్ ఆదేశాలను ఉల్లంఘించి గడిపే (పతిజీవితం అజ్ఞాన కాలపు అంధకార జీవితమని ఇస్లాం పేర్కొంటుంది. ఎందుకంటే అటువంటే జీవితం వినాశానానికే దారితీస్తుంది. కాపున (పస్తుత వాస్తిక నాగరికత అజ్ఞాన కాలపు జీవితాలకంటే మరింత ఎక్కువ ధిగజారి పుంది. (పస్తుత కాలమైన సెరే (ప్రాపీప కాలమైనా సెరే ఇస్లాం దృక్పధమేమిటంటే మానవ దెవాషికత

జీవితాన్ని సహజ సిద్ధ మార్గాలనుండి తప్పించి, పనికిమాలిన 🖟 తప్పుడు దారులు పట్టించే (పయత్సాలు చేయటం వల్లనే సర్వ 🕻 🛮 వినాశాలు ఏర్పడతాయి కావున మానవాళి మార్గదర్శకానికి కావలసిన 🚪 ఒకేఒక చిల్కా యేమిటంటే అజ్ఞాన పూరిత భావాలను నిర్మూలించడం. అనగా మానవుడు యదార్థ కృతార్థత పాందాలను ాకుంటే తన జీవితం యొక్క వాస్త్రవ ఉద్దేశ్యాన్ని విడనాడి, తప్పుదారి పట్టకుండా పూర్తి బాధ్యతా భావంతో దాన్సి స్వీకరించాలి. తనను సృష్టించిన అల్లాహ్ పె విశ్వాసం ఉంచి ఆ విశ్వసాన్స్ తన జీవిత 🛚 [ స్రామాణ స్థారంభంగా తెలచి ఆయన మార్గదర్శకం స్థాకారం తన జీవన (పయాణం కొనసాగించారి. ఎందుకంటే దేవుడెన అల్లాహ్ మానవాళినే కాక సర్వలోక సృష్టిరాఖలను సృష్టించెను. ఆయనే సర్వలోక యదార్థయజమాని మరియు సర్వాధికారి ఆయన అతీతుడు సర్వస్త్రా(తాల కర్హుడు. ఆయన అత్యంత గొప్పవిసువాడు. అతి సమీపంగా నున్నవాడు ఆయనే అందరి మొరలు ఆలకించును 🖁 ఆయనే (పభువు. దాత, సహాయకుడు. తత్వజ్ఞాని, సర్వజ్ఞాని, మనమందరం అతని పాలితులం. పోషితులం, దాసులం భానిసలం.

> " అల్లాహ్ పై విశ్వాసం" యొక్క బ్రాముఖ్యత

ఉదాహరణకు : ఒక వ్యక్తి ఎటువంటి సంకల్పం అధికారం లేకుండా అకస్మాత్తుగా ఒక అపరిచిత స్రాంతం లేదా ఎడారికి పంపబడాడ్డు. ్రాంతం గురించి ఆతనికి బొత్తిగా తెలీదు. ఆ తర్వాత తనను ఒక గొప్ప శక్తి (దేవుడు) ఆ స్టాంతానికి తీసుకు వచ్చేనని మరియు దేవుని తరపునుండి తనకు దారి చూపటానికై ప్రత్యేక స్టాలి నిధులు ఉన్నారని అతనికి తెలుస్తుంది. కానీ ఆ వ్యక్తి ఆ స్ట్రెత్యేక మార్గ దర్శకులు తనకు ముక్తిమార్గము మరియు సన్మార్గం చూపవస్తే అతను వారిని గుర్తు పట్టికూడా గుర్తపట్టనట్లు వ్యవహరిస్తూవారి ప్రాతినిధ్యాన్ని మార్గదర్శకాన్ని నిరాకరిస్తూ స్టవక్తిస్తాడు. అంతేకాక వారితో పోట్లాటకు దిగుతాడు, వారిని నిందిస్తాడు, కానీ వారు అతను దుడ్పవర్తనను అతి ఓర్పుతో భరిస్తారు. అతడు వారిని తిట్టినా, నిందించినా వారు వెనుకాడక అతన్ని సన్మార్గానికి తీసుకురావాలని కృషి చేస్తూ ఉంటారు.

కాస్త గమనించండి పై పేర్కొన్న ఉదకారణ గురించి మీ అభ్యికాయమేమిటే? ఆ నిషయంలో బుద్ధిగం స్థుతి వ్యక్తి వ్యక్త పర్సే అభ్యికాయమేమిటంటే ఓక అపరిచిత అద్భుత స్థాంతంలో చేరుకుని దిగ్భమ చెందుతూ కలవరపడే వ్యక్తి మొట్టమొదట చేయ వలసినదేమిటంటే తనను అకస్మాత్తుగా ఆ సాంతంలో చెర్చిన వానిని (అనగా దేవుని) వెతకాలి. అతనీలోకంలో సృష్టింపబడటానికి గల ఉద్దేశ్యం, కారణం ఏమిటో తెలుసుకోవాలి. తన మార్గదర్శకానికై పచ్చిన దైవస్తపక్షల సత్యపంధతపై వారి యదార్థ బోధనలపై విశ్వాసముండాలి. మానవునికి ఇహలోకంలో ఇదే విధానం అతి లాభకరం, సులభం మరియు వాస్తవికతాంసాకారం కాగలదు. దానికి బదులు తన ఉనికి యొక్కి కారణోద్దేశాలను నిర్లక్ష్యంచేసి తనను సృష్టించిన దేవుని గురించి తెలుసుకోకుండా నిరాకరించి, తన మార్గదర్శకానికై పచ్చిన దైవ స్థపత్తలను తిరస్కురించి మార్గ భష్టత వెన్నుకుంటే అతను

నిస్పందేవాంగా అజ్ఞాని మరియు బుద్దిహీనుడు. అనబడతాడు.

బుద్దిగల (పతివ్యక్తి మానవ జీవితాన్ని గమనించి అనేక పాఠాలు నేర్చుకోగలడు మానవుడు మొట్టమొదట నిర్ణీవమైన మట్టితో సృష్టింపబడ్డాడు. కానీ అదే మట్టిలో ఈ జీవిత శక్తులు 🗒 గల సంపూర్ణ మానవుడు తయారయ్యాడు. అల్లాహ్ పవ్విత ఖర్ఆన్లో ఈ విధముగా పేర్కొనెను. అల్లాహ్ నిదర్శనాల్లోని ఒక నిదర్శసమేమిటంేటే ఆయన మిమ్ములను మట్టి నుండి సృష్టించాడు, తర్వాత మీరు మాసఫులె భూమిపై సంచరించుచున్నారు.

(రూం. 20) మానవ సృష్టియొక్కి ఈ రెండు దశల్లో ఎంత పెద్ద వృత్యాసం ఉందో గమనించడండి. ఒక వెపు నిర్ణీవమైన మట్టి; అందుకనే శక్తి, వినేశక్తి ఉండదు. బుద్ది, ఊహా ఉండవు. అందులో చలనశక్తి ఉండదు. అందుపెరిగే గుణం ఉండదు. అంతేకాకా ఒక జీవిలో ఉండే ఏ లక్షణం, విశేషణం కూడా అందుకానరాదు. మరొక్నెపు అదే మట్టితో సృష్టింపబడిన జీవితం చలనం శక్తి కలిగిన అద్భుత సూణియైన మానవుడు తన యోగ్వతతో ఈ భూగోళాన్ని చలనం మరియు జీవనంతో నింపివేశాడు, అంతే కాక నిర్జీవ మైన మట్టినుండి జీవియోస మానవుడు తయారయ్యే వరకుగల మధ్యదశలను గమనిోప్తే మరింత గమనింప దగ్గ అంశాలు వ్యక్తమై తాయి. మొట్టమొదట మట్టి ఆహారంగా తయారవుతుంది. ఆ ఆహారం మానవుడు శరీరంలో  $\lfloor \dot{\mathbf{u}} \dot{\mathbf{u}}$ నించిన తర్వాత దానితో ఒక నీటిచుక్కా (రేతస్సు) తయారవుతుంది. ఆ రేతస్సు ఒక రక్షకణం వలె మారుతుంది. ఆ రక్ష కణం ఒక మాంసపు ముద్దవలె మారుతుంది. తర్వాత ఆ మాంసపుముద్దలో ఎముకలు సృష్టించ బడతాయి. ఆ ఎముకలైపే మాంసపు కవచం సృష్టింప బడుతుంది.

ఈ విధంగా తెల్లి కడుపులో దశల వారిగా పరిణామం చెందే గర్భకోశం సంపూర్ణ దశకు చేరిన తరువాత అందు స్రాణం పోయ బడుతుంది. ఆ తర్వాత ఒక ప్రత్యేక దశలో ఆ అండకోశం శిశువు రూపంలో భూమిపై కాలు పెడుతుంది. ఆ తర్వాత క్రమంగా పెరుగుతూ శక్తివంతుడైన సంపూర్ణ మానపుడు తయారవుతాడు.

#### (మూమిసూన్:12,13,14)

బుద్ది, ఊహ గల ఏ న్యాక్తియైన సరే మాసవ జీనితంలో లోని ఈ వివిధ దశల గురించి ఆలోచిస్తే అతను తప్పక అంగీకరించే వాస్తవమేమిటంటే మానవుని జీవితంలోని ఏ దశ గురించి కూడా మానవునికి స్వయం అధికారం లేదా ఇష్టానిష్టాల ప్రమేయం లేదు. కావున మానవుని మొట్టమొదటి విధి యేమిటంటే తనను సృష్టించిన తనకు రూపం ప్రపాదించిన మానవుని అధికార, ఇష్టానిష్టాల ప్రమేయం లేకుండా తన పూర్తి అధికారంలో మానవుని ఈ ప్రపంచంలో పంపిన సర్పోత్తమ శక్తివంతుడైన దేవుడిని (అల్లాహ్ మ) గురించి తెలుసు కోవాలి.

ఓ మానవుడా ! నీవు నీ కరుణామయుడైన (పభువు అల్లాహ్ మ విడనాడి మార్గ (భష్టతలో యెలాపడినావు ? నీ (పభు వైన అల్లాహ్ యే నిన్ను సృష్టించెను. నీ రూపు రేఖలను సరిచేసెను. నీ శరీర అవయవాలను స్వకమ పర్చెను, మరియు తన ఇష్ట (పకారం నీ సృష్టిని పూర్తిచేసెను.

(ఇన్ఫీతార్ 6,7,8)

ఈ సంఫ్రార్ల వివరిత యదార్థం తెలిసిస తరువాత కూడా మానవుడు 'తనను సృష్టించిన తనకు రూపురేఖలు <sub>(</sub>పసాదించిన

దెవాస్తికత

్రషభవును ఏ ఏధంగా తిరస్కరించగలడు? మానవుడు తనకు తాను స్వయంగా కూన్యంనుండి ఉనికిలోకి వచ్చాడని ఆలోచించు చున్నాడు? యెటువంటి ఉనికి లేని కూన్యం నుండియే అతని స్పష్టి జరిగిందని భావించుచున్నాడా? ఈ కూన్యం అతి స్వల్పాతి స్వల్ప వస్తువును కూడా సృష్టింపజాలదనే యదార్థం మానవునికి తెలియదా? స్వయంగా మానవుడు ఏ వస్తువును కూడా సృష్టింపజాలడనే విషయం అతి విదితం. వారు సృష్టికర్త లేకుండానే సృష్టింప బడినారా లేక స్వయంగా తమను తామే సృష్టించు కున్సారా ?

(భూర్ : 35)

ఈ ప్రశ్నకు జవాబు కాదు, కాదనే వస్తుంది. కావున ఈ యదార్థన్ని అంగీకరించక తప్పని దేమిటంటే మానవువి సృష్టి కర్తయైన దేవుడు ఉన్నాడు. ఆయనే సర్వలోక పాలక పోషకుడెన " అల్లాహ్ " ఆయన చేతిలోనే మానవుని ఉనికి, జీవితం, పుట్టుక, శరీర నిర్మాణం, రూపురేఖలు సరిదిద్దుట మొదలగు కార్యాల అధికారం ఉంది. కాబట్టి స్థపితి మానవుని విధియేమిటంటే తన సృష్టికర్తమరియు దేవుడెన అల్లాహ్ కమగొనాలి. ఆయనపై విశ్వసముంచాలి. ఎందుకంటే మానవుని ఉనికి అల్లాహ్ యొక్క అధికారాధీనాల దయ పైనే ఆధారపడి ఉంది. కావున తన దేవుని కనుగొనటం మరియు ఆయనపై విశ్వస ముంచటం స్థపి మానవుని స్థపిమ కర్తవృం.

### "అల్లాహ్" మాత్రమే అసలు యజమాని

్రపతి మానవుడు తన ఉనికి మరియు శరీరనిర్మాణం గురించి తప్పక ఆలోచించి చూడాలి. మానవుడు స్థపతి పనికై ఉపయోగించే కాళ్లు, పలకటానికై కదిలించే నాలుక, ఆలోచనా శక్తి కలిగి సమస్యలను పరిష్కరించే బుద్ధి, ఊహ అంతేకాక మానవుని శరీరంలోని మానవునికి పనికొచ్చే స్థపతి అంగం, స్థపతి అవయవం; పీటిపై యజమాస్యం అధికారం ఎవరికుంది? అంతకు మించి మరింత సంక్షిస్త స్థప్త యమీటంటే ; మా పూర్తి ఉనికి యొవరి అధికారాదీనాల్లో ఉంది ? మానవులైన మన మందరం యొవరి యాజమాన్యంలో ఉన్నాం?

( యూనుస్ : 31)

ఒక వస్తువు ఎవంైనా ఒకని అధికారదీనాల్లో ఉన్నదస టానికి నిదర్శన యేమీటంటే ఆ వ్యక్తి ఆ వస్తువుసు గురించి సర్వాధికారాలు కలిగి ఉంటాడు మరియు ఆ వస్తువు ఆ వ్యక్తి యొక్కి ఆదేశాలకు లోబడి ఉండాలి.

ఇక స్థాపివ్యక్తి ఆలోచించివలసిన దేమిటంటే తన స్థాసం ఏమిటి; తానీలోకంలో స్వయంగా తన కోరికా సంకల్పాలలో వచ్చాడా? తన తెల్లిదం(డులను తన ఇష్ట స్థాకారం ఎస్సుకున్నాడా? తానీలోకంలో ఏ సాంతాన ఏ సమయంలో జన్మిస్తాడో స్వయంగా తానే నిర్ణయించుకున్నాడా; అలాగే అతని రూపురేఖలు శరీరగుణాలు మానసిక శక్తులు ఇవన్నీ తన ఇష్టాసుసారం ఆర్టించాడా?

ದಿವಾಸ್ತ್ರಿಕಲ

మానవుడు శక్తివంతమైన జీవితం గడిపిన తర్వాత క్రమంగా అతన్ని ముసలితన బలహీనత ఆవహిస్తుంది. జ్ఞాపక శక్తి బలహీన పడి జ్ఞానానికి బదులు అజ్ఞాస దశ ప్రవేశిస్తుంది. అంతేకాక ఆరోగ్యానికి బదులు అనారోగ్యం చివరకు ఈ జీవితానికి బదులు మరణాన్సి పాందవలసి వస్తుంది. అయితే ఇవస్స్మీ మానవుని

" అల్లాహ్ యే మిమ్ములను అతి బలహీన స్థితిలో సృష్టించెను. ఆ బలహీనత తర్వాత మీకు (యవ్వన) శక్తి [పసాదించెను. ఆ శక్తి తర్వాత మరల బలహీనత మరియు వృద్ధాప్యాన్నిచ్చెను. అల్లాహ్ తన ఇష్టానుసారం సృష్టించును. ఆయనే అత్యంత గొప్ప జ్ఞాని, అత్యంత శక్తివంతుడు.

అధికారధీనాలపెనే ఆధారపడి ఉన్నాయా ?

(దాం : 54)

పై పేర్కొన్న విషయాలన్నీ మీ జీవితంలో జరిగే అతి ముఖ్య యదార్థాలు, కానీ వాటిలో యే ఒక్కడాని గురించి కూడా మాకు యెటువంటి అధికారాధీనాలు లోవు. ఎందుకోండు వాటిలోని యే విషయం గురించియైన నరే మాకు అవ్వంత కూడా శక్తి లేదు. దీంతో స్పష్టమయ్యే దేమిటంటే మానవ మాత్రుల మైన మేము మన స్వయం వ్యవహారంలో కూడా నిస్సహాయులం. అయితే మాకు మన సంతానం, బంధువుల, పంశస్థులు. సన్నిహితులు నగర సహానసులు మరియు కూటమివారు మొదలగు వారి జీవిత వ్యవహారాలకు సంబంధించిన ఏ విషయం గురించియైనా సరే మాకు ఎటువంటి అధికారమైన ఉందా? సర్వలోక సృష్టికర్తయైన అల్లాహ్ మా కొరకు, మీ కొరకు ఇతర సర్వమానవాళి కొరకు నియమించిన సౌకృతిక ధర్మాల్లోని ఏ ధర్మం గురించియైనా సరే దెవాస్తికత

మా తెల్లి తం(డులు, బంధువులు లేదా వంశస్థుల విషయంలో మాకు యెటువంటి అధికారమైన ఉన్నదా?

ఈ (పశ్వలకు జవాబు "కాదు, కాదు" అనే లభిస్తుంది. కావున మేమందరం అధికారులం, కాదు ఆధీసులం ఈ జాతులు, ఈ తెగలు, ఈ కూటములు, ఈ వర్గాలు, పాలకులు, పాలితులు అందరూ అల్హహ్మ్ దాసులు, సేవకులు, ఆధీసులు, సర్వాధి కారాధీనాలు గల అల్లాహ్ యేమమ్ములను మరియు సర్వసృష్టి రాఖలను తన ఇష్టామసారం సృష్టించెను. ఆ సర్వాధికాగ్రయే మిమ్ములను ఈ స్థపంచంలో స్టాపేశపెట్టేసు. ఆయనే అందరినీ సృష్టించెను. సృష్టిరాకులకున్న గుణశక్తి విశేషణాలన్నీ ఆ (పథువు ప్రసాదించినవే ఏ వ్యక్తియైనా సరే పూర్తి స్పృహతో, ఆలోచనాశక్తితో తన స్థానం మరియు ఉనికి యొక్క యదార్థత గురించి ఆలోచిస్తే అతనికి అతి విధితంగా తెలియవచ్చే, వాస్తవమేమిటంటే అతనికి స్వయంగా తస ఉనికికి సంబంధించిన ఏ విషయం గురించి కూడా ఎటువంటి ఆధికారమూలేదు.. ఈ యదార్థం తెలుసుకున్న 🖁 తర్వాత విదితమయ్యే మరొక విషయమేమిటంటే తస అసలు ప్రభువు మరియు యజమానియేన అల్లాహ్న్ కనుగొని అతని అదేశాజ్ఞలకు విధేయతగా ఉంటానని అంగీకరించిన తర్వాతనే అతను తన శరీరం మరియు (పాణం గురించి ఎటువంటి కార్వమేనా చేసే అసుమతి లభిస్తుంది.

# పవిత్ర ఖుర్ఆన్ వాక్యాల ద్వారా ఆస్తికత నిరూపణ

ఆల్లాన్ పవిత్ర ఖుర్ ఆన్ లో ఇలా పేర్కొనెను. దైవ్రపవక్తలు స్థాజలకు ఈ విధంగా బోధించారు. "ఏమిటీ మీకు ఆల్లాన్ గురించి సందేహంగా ఉన్నాదా? ఆయనే భూమ్యాకాశాల సృష్టికర్త, ఆయన మీ పాపాలను క్రమించటానికె, మీకు నిర్ణీత సమయం పరకు వ్యవధినిప్పటానికె మిమ్ములను ఆహ్వనించుచున్నారు"

(ရုည်းဝ : 10)

ఈ పవి(త వాక్యంలో అల్లాహ్ యొక్క ఉన్నిడు. ఆయన నిరూపించబడింది. అనగా అల్లహ్ తప్పక ఉన్నాడు. ఆయన ఉనికి గురించి యెటువంటి సందేహాలకూ తావులేదు. ఆయన ఉనికి గురించి సర్వలోకాల (పతి వస్తువు సాక్ష్మమిస్తుంది. అణువు నుండి ఆకాశం వరకు (పతి చిన్న పెద్ద వస్తువు అల్లాహ్ యొక్క, ఉనికిగురించి తెలుపుతుంది. ఎందుకంటే కర్త లేకుండా కార్యం కాజాలదు.

్రపతి వ్యక్తి తన శరీర నిర్మాణం గురించి గమనించవలసిన దేమిటంటే ఈ శరీరం దేనిలో తయారైనది? సర్వాంగాలు అవయవాలు ఏవిధంగా స్వమంగా కూర్పబడినవి? స్థపంచం లోని వైద్యులు, డాక్టర్లు, అటువంటి నిర్మాణం చేయలేని నిస్సహాయ స్థతిలోనున్నారు. కావున ఆ శరీరనిర్మాణం గావించే దేవుని ఉనికి తప్పని సరిగా ఉంది. "అల్లాహ్ యొక్క ఉనికిపై విశ్వాసం మరియు సమ్మకం ఉంచు వార్తికై ఈ భూమిలో అనేక నిదర్శనాలు గలవు. స్వయంగా మీ యందు కూడా అనేక నిదర్శనాలుగలవు. మీరు చూచుటలేదా?

(జారియర్ : 20,21)

అసగా మాసఫుని ఉనికి అల్లహ్ ఉనికిని నిరూపిస్తుంది. స్వయంగా ఆలోచించండి మరియు గమనించండి. ఈ స్థపుంచంలో అసంఖ్యాక మాసఫులున్నారు. కానీ వారి రూపాలు ఆకారాలు, ముఖాలు రంగులు వేర్వేరుగా ఉన్నాయి. ఒకడు పాట్టివాడైతే మరొకడు పాడుగువాడు. ఒకడు సల్లవాడైతే మరొకడు తెల్లవాడు. ఒకని కళ్ళు చిన్నవైతే మరొకని కళ్ళు పెద్దవి. ఒకని ముఖం పసుపుపచ్చనిదైతే మరొకని ముఖం ఏర్రది. ఒకడు లావైతే మరొకడు బక్కపంచనివాడు. ఈ విధంగా ఎందరు ప్యక్తులున్నారో అన్ని విధాల రూపాలు, అన్ని విధాల రంగులు ఉన్నాయి. అలాగే స్థతి ఒక్కని గొంతులో ప్యత్యాసం ఉంది. తెల్లీ కూతుళ్ళ గొంతులో తేడా ఉండి. తెండి కొడుకుల గొంతులు వేర్పేరుగా ఉన్నాయి. పోదరీపోదరులు మాట్లాడే విధానం విడివిడిగా ఉంటుంది.

అందరి గొంతులు ఒకే విధంగా ఉంటే ఈ స్థాపుంచంలో అనేక వినాశాలేర్పడతాయి. సజ్జన దుర్జన వ్యత్యాసం తెలియజాలదు, సజ్జనులను దుర్జనులని, సజ్జనులను అపార్ధం చేసుకునే స్థాపుందం ఏర్పడుతుంది. శ్యతువెవరో మియ్రడెవరో తెలియ జాందు, శ్యతువును మియ్రడని మియ్రడిని శ్యతువని భావించే స్థాపుంటుంది. తెల్లిదండ్రులు తమ పిల్లలను పిల్లలు తమ తెల్లి తెండులను గుర్తు పట్టలేరు. మోసగాడు మోసంచేసి వారసత్వం చేజిక్కించుకుంటే అసలు వారసుడు హేసపోయి సష్టపోతాడు. హంతకుడు హత్వచేసి దెవాస్తికత

పారిపోతే అతని రూపురేఖలు, రంగు, గొంతు, కరిగిన నిర్దోష అనవసరంగా పబ్బబడతాడు మరిడి రిశిక్షకు గురియవుతాడు. ఈ విధంగా అనేక వివాశాలేర్పడే (పమాదముంది. సర్వలోక సృష్టికర్తయైన అల్లాహ్ ఎంతటి ఉన్నతమైన తత్త్వజ్ఞానంతో సృష్టిగావించి ఈ వివిధ వృత్యాసాలుంచేనో గమనించండి. ఈ వృత్యాసమే లేకపోతే జీవితమే దుర్భరమై ఈ స్థపంచం నాశసమై ఉండేది. కావున ఆటువంటి గొప్పయుక్తితో సృష్టించిన (పథువు, దేవుడు పాలకుడు, పోషకుడినే అల్లాహ్ యదార్దాలనే అని తస పవి(త, గ్రంధంలో ఈ విధంగా తెలిపెను. అల్లాహ్ శక్తి యొక్క నిదర్శనాల్లోని ఒక నిదర్శనమేమిటంటే ఆయన మిమ్ములను మట్టితో సృష్టించెను. ఆ తర్వాత మీరు పరిపూర్ణ మానవులుగా తయారె జీవన యాత్ర కొనసాగించుచున్నారు. ఆయన నిదర్శనాల్లోని మరొక నిదర్శన పేమిటంటే ఆయన స్వయంగా మీ నుండి మీ జతలను స్పష్టించెను. ఈ విధంగా మీకు వారి వల్ల (మీమీ భార్యలవల్ల) మనళ్ళాంతి కలుగగలదు, అంతేకాక ఆయన మీ (భార్యభర్తల) మధ్య పరస్పరం ్ పేమాభిమానాలు సృష్టించెను. ఆలోచించువార్తికె పై విషయంలో అల్లాహ్ ఉనికిని నిరూపించే అనేక గొప్ప గొప్ప నిదర్శనాలు గలఫు. ఆయన నిదర్శనాల్లోని మరొక నిదర్శనం భూమ్యాకాశాలసృష్టి మరియు మీ భాషలు, రంగుల వృత్యాసం ఇందుకూడా జ్ఞానపంతులు మరియు బుద్ధిమంతుల్లకె అనేక నిదర్శనాలు గలపు. రేయింబవళ్ళలో మీరు న్మిదించటం మరియు జీవనోపాధికె కృషి చేయటం మొదలగు వాటియందు విను వార్తికె అనేక గొప్ప నీదర్శనాలు గలఫు. అలాగే ఆయన నిదర్శనాల్లోని మరికొన్ని నిదర్శనాలేమిటంటే ఆయన మీకు ఆశ చూపిస్తూ, భయపెడుతూ పిడుగుల మెరుపు చూపుచున్నాడు, దెవాస్త్రికత

ఆకాశం నుండి నీరు కురిపించుచున్నాడు. మరియు ఈ భూమి ఎండిన తరువాత మరల జీవింపజేయుచున్నాడు. బుద్దిగల వారికై ఈ విషయాల్లో అల్లాహ్ ఉనికిని గురించిన అనేక నిదర్శనాలు గలపు. ఆయన నిదర్శనాల్లోని మరికొన్ని నిదర్శనా లేమిటంటే ఆయన ఆదేశానికి లోబడియే భూమ్యాకాశాలు నిలిచి ఉన్నాయి, ఆ తర్వాత మిమ్ములను పిలువగానే మీరందరూ భూమి నుండి (సమాధుల నుండి) లేచి బయటకు పస్తారు.

(arc 20, 21, 22, 23, 24, 25)

పై పేర్కొన్న పవిత్ర వాక్యాల్లో అల్లాహ్ తన ఉనికిని గురించి నిరూపించినదేమిటంటే అల్లాహ్ ఉన్నాడు. ఆయనే వస్తువులన్నిటినీ సృష్టించెను. వాటి నిదర్శనాల ద్వారా అల్లాహ్ యొక్క ఉనికి నిరూపితమవుతుంది. మానవుని కాలి గుర్తుల ద్వారా మానవుని ఉనికి తెలియునాట్లే సృష్టి రాఖలద్వారా సృష్టికర్త యొక్క ఉనికి తెలుస్తుంది.

ఒక వృత్తాంతం ఒక వ్యక్తి ఒక పల్లెటూరి వాడినిలా స్టాపిన్నించాడు. దేవుడు ఉన్నాడని నీవెలా కనుగొన్నావు? ఆతనిలా జవాబిచ్చాడు! ఒంటెలద్దెను చూసి ఒంటె ఉందని, కాలిగుర్తును చూసి మానవుడున్నాడని తెలియుచున్నది. కదా కావున అనేక బరుజులు కలిగిన ఈ ఆకాశం, ఎత్తుపల్లాలలో సిండిన భూమి ఆత్యంత జ్ఞానవంతుడైన తమ సృష్టికర్తను (దేవుని) ఉనికిని గురించి సాక్యమిచ్చుల లేదా?

ఒక ఉర్దు కవిత యొక్క భావాన్ని గమనించండి! ఈ మార్గం నుండి ఇప్పుడే ఎవరో నడిచారు. ఈ విషయాన్ని పాదం గుర్మలే తెలుపుతున్నాయి. ్రపముఖ ఉద్దకవి అక్బర్ అలహాబాదీగారి కవిత యొక్క భావాన్ని కూడా గమనించండి ఓ అల్లాహ్! నాకు అర్థం కావటం లేదు కానీ నా మనసులో నీపై పూర్తి విశ్వాసముంది. నిన్ను కనుగొనే విధానం ఇదేనని నాకు తెలిసిపోయింది.

ఒక వ్యక్తి అరబ్ కవియైన అబూసువాస్ను అల్లాహ్ ఉనికిని నిరూపించే యేదైనా ఆధారం తెలుపమని (పశ్నించగా అతనిలా జవాబిచ్చాడు, నేలమైగల మొక్కలను పరిశీలించుము మరియు (శద్దగా గమనించుము. అలాగే ఆయన సృష్టించిన నిదర్శనాలన్నిటినీ పరిశీలించి గమనించుము. విశాలమైన కన్నులు వెన్నెలవలె యెంత అందగా ఉన్నాయోచాడుము. కడిగిన బంగారంవలె అతి అందంగానున్న యీ పూలమొగ్గలను చూడుము. అలాగే జమ్మరుద్ (మరకతం) యొక్క పచ్చని శాఖలను చూడుము. ఇవన్నీ "అల్లాహ్ ఒక్కడే దేవుడని, ఆయనకెవరూ సాటి లేరని" సాక్ష్మమిస్తున్నాయి.

అల్లాహ్ పవ్మిత ఖుర్ఆన్లో ఈ విధంగా .పేర్కొనెను. మానవుడు దేనితో సృష్టింపబడినాడో గమనించిచాడాలి. అతడు పీపు మరియు (పక్కొటెముకల మధ్య నుండి దుముకుతూ బయటకువచ్చు నీటితో (రేతన్సుతో) సృష్టింప బడినాడు.

(ယာဝန်း 5,6,7)

ఆ నీరు అతి స్వల్పమైనధే, కానీ దానితోనే కడుపులోని అవయవాల యం(తం తయారైంది. ఈ అందమైన ఆకారం, ముఖం, శరీరం, నిలువు, రూపురేఖలు, కాళ్ళుచేతులు, కళ్ళు, ముక్కు, దంతాలు, గుండే, మెడ, హృదయం, మెదడు ఊపిరితిత్తులు మొదలగునవన్నీ ఆదే నీటితో తయారయ్యాయి. వాటన్నిటినీ దేవుడే సృష్టించెను. ఆ దేవుడే అల్లాహ్, ఆయన తన ఇష్టానుసారం సృష్టిగావించెను పవి<sub>ర</sub>త ఖుర్ ఆన్ లో ఇలా పేర్కొనబడింది., మీరు మీతల్లులకడుపుల్లోనున్నప్పుడుఆయన తన ఇష్టానుసారం రూపురేఖలు ర్రపాదించును.

(ఆరి ఇ(మాన్ : 6)

ఒకడు పాట్టిగా, మరొకడు పాడుగ్గా, ఒకడు నల్లగా మరొకడు కడు లెల్లగా ఈ విధంగా (పతి ఒక్కని రూపురేఖలు వేర్వేరుగా ఉండునట్లు సృష్టించెను. మీ సృష్టి దైవశక్తి కొక నిదర్శనం. స్వయంగా మీరు మీ బాహ్య మరియు అంతరంగ అవయవాలను గమనిస్తే అల్లాహ్ ఉనికిపై తప్పక విశ్వాసం కలుగుతుంది.

ఒక వ్యక్తి అలీగారినిలా (పశ్నించాడు: మీరు దేవుని యెలా కనుగొన్నారు. అయనిలా జవాబివ్సారు: నా దృడ నిశ్చయాలు పమ్ముకావటం ద్వారా నేసు నా (పభువును కనుగొన్నాను. అనగా సర్వశక్తులను మించిన ఒక శక్తి ఉందని ఆ మహాశక్తి పంతుడైన దేవుని శక్తి ముందు ఇతర శక్తలన్నీ అతి బలహీసమై సవని, ఆయన తలచుకున్న (పతి కార్యం చేయగలడని, ఆయన తలచుకున్నదానికి ఎటువంటి ఎదురు, ఆటంకం ఉండజాలదని ఆయనే సర్వలోకాలకు (పభువెన దేవుడని ఋజువయ్యింది.

అల్లాహ్ ఈ విధంగా పేర్కొనెను : నర్వలోకాలకు దేవుడైన ఆల్లాహ్ తలచుకోనిదే మీరు న్వయంగా యెటువంటి నంకల్పము చేయలేరు.

(తక్వర్ : 29)

దెవాస్తికత

అల్లాహ్ ఉనికిని నిరూపించడానికై ఈ స్థవంచంలోని స్థవితి వస్తువు నిదర్శనంగా నిలుస్తుంది. ఆవగింజనుండి పర్వతం వరకు, అణువు నుండి సూర్యుని వరకు, స్థవిత వస్తువు నిరూపించేదేమిటంటే వాటిని సృష్టించిన సృష్టికర్తయైన దేవుడు తప్పక ఉన్నాడు. కావుననే స్థవంచంలోని జాతులప్నీ తమను సృష్టించిన సృష్టికర్త ఒకడున్నాడని అంగీకరించాయి. కానీ వారు తమతమ ఊహల స్థకారం ఆ దేవుని విగ్రహాల రూపంలో మలచుకున్నారు (ఇది సంపూర్తిగా బహు దైవారాధన మరియు పాప కార్యం) మరి కొందరు వేరే వస్తువుల్లో దేవుని పూజింప నారంభించారు. కానీ యెవరు కూడా సృష్టంగా దైవ తిరస్కారం చేయలేక పోయారు.

పవి(త ఖుర్ఆన్ లో ఇలా పేర్కొనబడింది. ఇలా పలుకుము, ఓ అల్లాహ్! ఓ సర్వాధికారియైన దేవుడా! నీవు నీ ఇష్టానుసారం రాజ్యం ఎవరికివ్వాలను కుంటావో వారి కిస్తావు. ఎవరిని రాజ్యహీ నులుగా చేయాలనుకుంటావో వారి నుండి రాజ్యాన్ని తీసుకుంటావు నీవు నీ ఇష్టమొచ్చిన వారికి గౌరవం (పసాదిస్తావు. నీవు ఎవరి వైతేహీ నపర్స్ గోరుతావో వారిని హీ నపరుస్తావు. సర్వశుభాలు నీ చేతిలోనే ఉన్నాయి. నీవు సర్వకార్యాలు చేయగల శక్తి కలిగి యున్న అధికారివి. నీవు రాంతిని పగటియందు, పగలను రాంతియందు, (పవేశింప జేయుదువు. నీవు నిర్జీవి నుండి జీవిని, జీవినుండి నిర్జీవిని తీయుదవు. నీవు నీ ఇష్టమొచ్చిన వారికి అనంతంగా, అసంఖ్యాకంగా (పసాదిస్తావు.

(అబిఇమాన్ 26, 27)

నిజమే, అల్లాహ్ యే స్థితి వస్తువు యొక్క యజమాని అధికారి, రేయింబవళ్ళును ఆయనే సృష్టించెను. తన ఇష్టానుసారం

ఋతుకాలాల స్థాపకారం వాటియందు హెచ్చుతగ్గులు చేయును. గౌరవం (పసాదించటం, హీన పర్చటం ఇవి రెండూ ఆయన చేతిలోనే ఉన్నాయి. కాల భ్రమణములో ఆయన అధికారమే చెల్లుతుంది. వసంత, శరడ్పతువులు ఆయన అనుమతితోనే ఏర్పడతాయి. ఆయనే జీవినుండి నిర్దీవిని విర్దీవినుండి జీవిని నృష్టించెను. ఆయన పనితనాన్ని కాస్త గమనించి చూడండి ఉదాహరణకు ఒక కోడి (గుడ్డునే తీసుకోండి. కోడి (గుడ్డు ఒక భుదమెన కోట పంటిది, అందులోగల పస్తువులు బయటకు కానరావు. దానిపై ఒక గట్టి పెంకు ఉంటుంది. దాని లోపల ఒక సున్పితమెన పార ఉంటుంది. 😐 పార లోపల కరిగిన వెండిని 🧣 పోలిన తెల్లటి (దవం ఉంటుంది. దాని మధ్య కరిగిన బంగారాన్ని పోలిన ఒక పసుపు పచ్చని (దవం ఉంటుంది పసుపు (దవం తెల్లటి గ్రామంతో కలవక రెండూ విడివిడిగా ఉంటాయి. గ్రామ్మ లోపలి వస్తువులు బయటకు రాజాలవు బయట వస్తువులు గ్రుడ్డు లోపలికి ్రపవేశింప జాలవు, అంతేకాక ఆ (గుడ్డు నుండి కోడిపుంజు పుడుతుందో, కోడిపెట్ట పుడుతుందో యవరికీ తెలీదు.

ఇక నెమలిని గమనించండి దాని శరీరంపై రంగు రంగుల ఈకలుంటాయి. అది కూడా (గుడ్డు నుండియే పుడుతుంది. ఆ (గుడ్డు ఎంత పనితనంతో తయారు చేయబడిందో గమనించండి. ఆ (గుడ్డు నిర్జీవంగా ఉంటుంది. కానీ అందునుండి అతి అందమైన, నుందర గొంతు గల నెమలి పిల్ల బయటకు వస్తుంది. అది (గుడ్డు లోపలి నుండియే శ్వత మియ్రతుల వృత్యాసం తెలుసుకొని ఎస్తుంది. కావున అదే నెమలిపిల్ల తన శ్వతువులైన పిల్లి (గద్ద, మొదలగు వాటిని చూసి తన తెల్లి రెక్కల్లో దాకు)ంటుంది.

దెవాస్తికత

శతృవు యొక్క పంజాదెబ్బ మరియు తల్లి యొక్క వాత్సల్య పూరిత రెక్కల మధ్య తేడా దానికి తెలుసు. అది గ్రుడ్డు నుండి బయటకు రాగానే తన తల్లి పిలుపును గుర్తు పడుతుంది. అలాగే భూలోకంలోనున్న తన మేత గురించి కూడా దానికి తెలుసు. కానీ అంతకు ముందు ఆ నెమలి పిల్ల తన మేతగింజలను చూడ లేదు. వాటి గురించి తెలుసుకోనూలేదు. అయినప్పటికి ఎటు పంటి బోధనాలేకుండానే తినటం, (తాగడం దానికి స్వయంగా తెలుసు. ఇక మీరు ఆలోచించి చూడండి, ఆ గ్రుడ్డు లోపల గల పిల్లకు అవన్నీ యెవరు నేర్పారు? ఆ భ్యదమైన కోట పంటి గ్రుడ్డు లోపల గల నెమలి పిల్లకు నేర్పిన వాడే అత్యంత గొప్ప జ్ఞాని మరియు మహాశక్తివంతుడైన దేవుడు, ఆయనే మనందరి సృష్టికర్త. ఆయన పవిత్ర నామమే అల్లాహ్. ఆయనే నిర్జీవి నుండి జీవిని తీయును.

(అబిఇ్చమాన్ : 27)

# తెనేటీగల ద్వారా ఆస్తికతా నిరూపణ

తేనెటీగల వ్యవస్థను వాటి కార్యకలాపాలను గమనించండి ఎటువంటి బుద్ధి బలం మరియు నేర్పుతో తేనెను సమకూరుస్తున్నాయో చూడండి. అవి వివిధరకాల పుష్పాల రసాన్ని పీలుస్తాయి. దానితో అతి తియ్యటి, రుచికరమైన తేనె తయారవుతుంది. అది ఒక వైపు మంచి ఆహారమేకాక మరొకమైపు మంచి మందు కూడాను. అదే రసం యొక్క ఒక భాగం విషరూపంలో తేనెటీగ శరీరంలో ఉంటుంది. దాన్నెవరెనా

దెవాస్తికత

బాధపెడితే అది తన కొండితో కుట్టే ఆ విషాన్సి తన శత్సవు శరీరంలో విసర్జిస్తుంది. ఇది కూడా దెవశక్తి యొక్కు వింతయే. ఎందుకంటే తేనెటీగలు పుష్పాలనుండి పేల్చేరనం ఒకటే. కానీ దానితో రెండు వేర్వేరు స్వభావాలు గల వస్తువులు తయారవుతాయి. కానీ తేనెటీగ స్వయంగా తేవె, విషం తయారుచేయగలదా? చేయజాలదు. ఈవిధంగా ఒకే ఆహారముతో ఒకవెపు తేనె మరొకవెపు విషం తయారు చేయటం దేవుని శక్తికేచెల్లు. ఏ మానవుడు కూడా ఆ పనిచేయజాలడు. ఇదంతా పర్వాధికారి మరియు సర్వజ్ఞానియేన దేవునికార్వమే. ఆయనే ఆ 📱 లేనెటీగను సృష్టించెను. ఆయనే మసందరికి (పభువు, దేవుడు ఆయన పవిత్ర ఖర్ఆన్లో ఈ విధంగా పేర్కొనెను. మీ ప్రభువైస అల్లాహ్ తేనెటీగలకు ఈ విధంగా భోధించెను. కొండలయిందు, వృక్షములయిందు మానవులు నిర్మించే పందిళ్ళయందు మీరు తేనెతెట్టెలు నిర్మించుము ఆ తర్వాత వివిధ ఫలాల నుండి ఆహారం తినును. మీ కొరకు నులభం 🚆 చేసిన మీ స్థాపు మార్గాల్లో పయనించుము. తేనెటీగల కడుపులనుండి. 📱 వివిధ రంగులు గల పానీయం (తేనె) లభించును అందు స్థాపజలకు స్వస్థతకలదు. పరిశీలించువారికె ఈవిషయంలో అనేక నిదర్శనాలు గలపు.

(వహాల్ : 68, 69)

## పాలద్వారా ఆస్తికతా నిరూపణ

ఆవు, గేదె, మేక మొదలగుసవి పాల్చ్స్ జంతువులు వాటికి గడ్డి, చెత్త తవుడు తినిపించి ఇంట్లో పెంచుకుంటాము. ్రపతిరోజు 🖫 ఉదయం, సాయంతం వాటినుండి అతి తెల్లని రుచికరమేన, 🛘 సువాసన కలిగిన పాలు పిండుతాము, ఆ సాల నుండి వెన్న కూడా లబిస్తుంది. ఆ పాలను వేడి చేయబానికె అవే జంతువుల విసర్జనా మార్గం నుండి ఇంధనం కూడ లభిస్తుంది. ఈ విధంగా పాలు మరియు పేడ ఒకే స్పదేశంనుండి (జంతువుల కడుపు నుండి) లభిస్తాయి. కానీ పాలయందు పేడ స్థాపం, పేడ యందు పాల స్థాపం కొద్దిగా కూడా ఉండదు. ఒకే ప్యాత నుండి రెండు వేర్యే వస్తువులు తీయటం, అవి రెండూ పూర్తి విడివిడిగా పరస్పర విరుద్ధంగా తీయటం, ఏ విధంగా కాగలదు? గడ్డి రూపంలో సుస్సమేత నుండి ఏ యంత్రం పాలు తయారుచేసింది? 🖥 ఈ కార్యం అత్యంతశక్తివంతుడు మరియు సర్వాధికారియేస దేవుడే చేయగండు. ఆ దేవుని పేరే అల్లాహ్ ఆయన ఉనికి గురించి యెటువంటి సందేహమూ లేదు. ఆయన పవ్మిత ఖుర్ఆన్లో ఈ విధంగా పేర్కొనెను. యదాగ్గపేసమనగా మీ కొరకు జంతువుల యందు గొప్ప నీదర్శనం కలదు. ఆ జంతువుల కడుపులనుండి ేపడ మరియు రక్తం మధ్య తయారయ్యే స్పచ్చమైన, (తాగు వారికి రుచికరమైన పాలు మీకు స్థాపిసాదించు చున్నాము.

(నహర్ : 66)

# పక్షుల రెక్కలు మరియు ఈకల ద్వారా ఆస్తికతా నిరూపణ

పక్షులు తమ రెక్కొలద్వారా ఎగురుతుంటాయి. రెక్కలో అనేక ఈకలుంటాయి. ఆ రెక్కల నిర్మాణాన్ని చూసిన తరువాత పెద్ద పెద్ద శ్వాస్త్రజ్ఞులే ఆశ్చర్యపోతుంటారు. ఆ రెక్కొలను పరిశీలిస్తే దెవ ఉనికి యొక్క నీదర్శనాలు కానవస్తాయి. రెక్కల మధ్య చిన్న క్వరవంటి భాగం ఉంటుంది. క్రికింది భాగం బిరుసుగా ఉంటుంది. సన్నవి, దట్టమైన తోకకూడా ఉంటుంది. ఆ రెక్కిల రెండువెపులా అతి మృదువైన సన్న సన్నని, ఈకలుంటాయి, వాటి నిర్మాణం ఎంత నేర్పులో ఉందంేట వాటిపై చేత్తో పై నుండి కిందికి యొన్నిసార్లు యొంత గట్టిగా నిమిరినా సరే వాటి ఆకారం మారదు. ఆ ఈకలు మొదటి పలెనే ఉంటాయి. ్రకిందినుండి పెకినిమిరితే వాటి ఆకారం మారిపోతుంది. ఈకలన్సీ విడివిడిగా కానవస్తాయి. పక్షుల రెక్కల యొక్క మెత్తటి లావెన శిర భాగం హృదయపు టెముకకు అతికి ఉంటుంది. పక్షులు ఎగురునపుడు తమ రెక్కులను పూర్తిగా విప్పి ఊపుతుంటాయి. ఎగిరునపుడు తమ ంక్కలను ఫ్రార్డిగా ఎప్ప ఊఫుతుంటాయి. ఆ సమయాన అవి గాలిలో ఒక దుప్పటి గాలిలో తెడ్డువలె పనిచేస్తాయి. నావికుడు తెడ్డుతో వీటిని చీల్పుతూ, వెనుకకు లోస్తూ నావను నడుపునాట్లే పక్షులు కూడా తమ రెక్కలతో గాలిని చీల్పుతూ, వెనుకకు తోస్తూ ఎగురుతాయి. ఎంతటి తుఫాను ఏర్పడినా సారే, పెనుగాలి వీచినానారే, ఆపక్షుల రెక్కలు ఊడిపోపు, విరిగిపోవు, వ్యర్థంకావు. ఎందుకంటే ఆ పక్షులను సృష్టించిన ముసికగకు ఆ సక్తులు గాలిలో ఎగరవలసి ఉంటుదని. ముందే సృష్టికర్తకు ఆ పక్షులు గాలిలో ఎగరవలసి ఉంటుదని ముందే

దెవాస్త్రికత

తెలును. కావున ఆయన అతి యుక్తిలో అవసరానుసారం ఆ రెక్కలను సృష్టించి ఆ పట్టులకు ఎగిరే విధానం నేర్పేను. ఇంతటి సంపూర్ణయుక్తిలో సృష్టించిన ఆ సృష్టికర్తయే దేవుడు ఆయనే అల్లాహ్, పై విషయాతన్నీ ఆయన ఉనికిని నిరూపించుచున్నాయి. ఆయన పవిత్ర ఖుర్ఆన్లో ఈ విధంగా పేర్కొనెను. ఈ భూమిపై నడిచే జంతువులు, తమ రెక్కలలో ఎగిరే పట్టలు, అపన్నీ మీ వంటి సృష్టిరాశులే. (మిమ్ములము వాటిని అల్లాహ్యే సృష్టించెను). (ఆన్ ఆం : 38)

పక్షులు యే విధంగా తమ రెక్కలను విప్పుతున్నాయో, తర్వాత ఎలా ముడుచుకుంటున్నాయో వారుచూచుటలేదా? అవి క్రింద పడకుండా ఆఫువాడు అత్యంత దయామయుడైనా అల్లాహ్ ఒకడే ఆయన స్థిపతి పస్తువును చూచుచున్నాడు. (ముల్క్ : 19)

అల్హహ్ ఈ విధంగా కూడా పేర్క్ నెను. ఆకాశంలో

## చీమ ద్వారా ఆస్తికతా నిరూపణ

ఏమ అతి చిన్న సాణుల్లో ఒకటి దాన్ని చూసి గొప్పగొప్ప, శాస్త్రజ్ఞలే ఆశ్చర్యపడుతుంటారు. తల, మెడ, దవడలు, కళ్ళు, చెవులు, ముక్కు, కడుపు, వీపు, జీర్ణాశయం మొదలగు అవయవాలు .పెద్దపెద్ద జంతువులకున్నట్లే చీమ యొక్క అతి చిన్న శరీరంలోకూడా ఉన్నాయి. దాని కొన్ని అవయవాలు యెంత చిన్నవంటే భూతద్దం లేకుండా అవి కానరావు. దాని కాళ్లు అతి అందంగా, సన్నగా, దృధంగా, ఉంటాయి. వాటి తోనే అతి వేగంగా

🖟 నడుస్తుంది. చెట్లు, గోడలైపెన ఎక్కుతుంది. అది తన నడకలో అతి చురుకొనది. తినే వస్తువులను, (పత్యేకంగా తీపి పదార్థాలను వాసన ద్వారా దూరంనుండియే పసిగడుతుంది. ఆ వస్తువు యెక్కడున్సాసరే దాని పద్దకు చేరుకుంటుంది. త్వరగా పాడు 🖁 గాని, నిలువ ఉండే వస్తువులను ఉదాహరణకు గోధుమలు, ధాన్యం 🖁 మొదలగువాటిని తన పుట్టలో చేరవేసి భ్యదపరుస్తుంది. ■ శక్తియెంతటిదంటే తన పరిమాణం కంటే నాలుగెదు రెట్లు యెక్కువ పరిమాణం గల బరువును లాక్కుని వెళుతుంది. ్జ్ నోట పట్టుకుని ఎక్కుతుంది. దీగుతుంది. దాని (శమ యెటువంటి దంేట ఉదయం నుండి సాయంతం వరకు నిర్విరామంగా (శమిస్తూ తన పని తాను చేస్తూ ఉంటుంది. దాని ధెర్యం యెంతటిదంటే దానికి ఎంత పనిఉన్నా సేరే విసుగు, అలసబ ఉండవు. దాని బుద్ధిబలం యెటువంటిదంేటే వేసవి కాలంలో కృషి చేసి ఆహారాన్స్టి సమకూర్చుకుని శీతాకాలంలో 🖁 హాయిగా కూర్చుని తింటుంది. ఈ చిన్న ్రపాణి యొక్కమరొక 🖁 యుక్తిని గమనించండి. వర్షకాలంలో, తడినేలలో ధాస్యపు గింజలనుండి ముక్కలు మొలుస్తాయని చీమ**కు తెలు**సు. కావున తాను 📱 సమకూర్పుకున్న ధాన్యపుగింజలు మొలవకుండా ముందు జాగ్రత్తగా 📱 వాటిని రెండుగా విరిచి భ(ధపరుస్తుంది. 🛭 ఇక మా (పశ్చయేమీటంటే ఆ చీమ యొక్క శరీరం, అవయవాలు కీళ్ళు, ఇవన్సీ స్వయంగా ಪಾಟಿಕವೆ ತಯಾರಯ್ಯಾಯನಿ ಬುದ್ದಿಗಲ ವ್ಯಕ್ತೆಯಿತ್ತರನಾ ಪಲುಕಗರಿಡ್? 🖁 ఆ చీమయొక్కి (శమ, చురుకుదనం, పనితనం, యుక్తి, కృషిచేయు 🖁 అలవాటు, విరామం, విసుగు లేని పని మొదలుగనపన్నీ స్వయంగానే 🖁 వచ్చాయా? కాదు,కాదు, కాదు, ఆ చీమను సృష్టించిన సర్వాధికారి మరియు యుక్తి పరుడెస దేవుడే అవస్స్ట్రీ ససాదించెను. చిస్స దెవాస్తికత 29

ఏమ యందుకూడా దేవుని శక్తి యుక్తి కానవస్తుంది. ఆ దేవుడే అల్లాహ్, పవిత్ర ఖుఠ్ఆన్లో వీమ పేరుతో ఒక అధ్యాయం కూడా ఉంది. అందు అల్లాహ్ ఈ విధంగా పేర్కొనెను ఒక వీమ ఇతర వీమలను ఈ విధంగా హెచ్చరించెను, ఓ మీమలు! వెంటనే మీ పుట్టల్లో దూరిపొండి. ఈ దారినుండి దైవ్మపవక్త సులైమాన్ మరియు ఆయన సైనికులు వెళ్ళుచున్నారు. వారు తెలియకుండా మిమ్ములను తమ కాళ్ళతో నలిపి వేయకుండా జాగ్రత్త పడండి.

ఆ చిన్న (పాణిని అటువంటి (పత్యేకగుణాలతో సృష్టించిన అల్లాహ్ అతి శక్తివంతుడు, యుక్తిపరుడు, అల్లాహ్ తప్ప వేరే సృష్టి కర్త యెవరైనా ఉన్నారా? లేరు, లేరు, లేరు, అల్లాహ్ యే దాన్ని సృష్టించెను. అల్లాహ్ తప్ప వేరే యెవరూ దాన్ని సృష్టించలేరు. దాన్ని సృష్టించటం అటుంచండి. దాని కన్ను పగిలితే, లేదా కొండెం విరిగితే దాన్ని సరిచేయడం యెవరికీ చేతకాదు. దాన్ని సృష్టించటం యెలా ఆసాధ్యమో దాని అవయవాలు సరిచేయటం కూడా అలాగే ఆసాధ్యం.

మీరు దైవ ఉనికిని తిరస్కరించలేరు. (పతి వస్తువు యొక్క ఉనికి దైవ ఉనికిని నిరూపిస్తుంది నిరాకరించటం స్వయంగా తన ఉనికిని నిరాకరించటానికి సమాసం. ఉదాహరణకు సర్వలోకాలు సూర్యుని ఎండవల్ల యేర్పడే ఛాయవంటివి. సూర్యుడుంటేనే ఛాయ ఉంటుంది. సూర్యుడే లేకపోతే ఛాయకూడా ఉండదు. అలాగే సూర్యుడుంటేనే ఎండ ఇుంటుంది. ఎండ ఉంటే సూర్యుడున్నాడన్న మాట, సూర్యుడే లేకపోతే ఎండకూడా ఉండదు. అలాగే సృష్టికర్త లేకపోతే సృష్టిరాఖలుకూడా ఉండవు. స్పష్టిరాశులున్నాయి కాబట్టి స్పష్టికర్త ఉన్నాడని ఋజవవుతుంది.

(గమనిక : ఈ వ్యానంలోని పెక్కు. ఉదాహరణలు మౌలానా అబ్దన్పలిం బన్తనీ గారి. పున్తకం "ఇస్లామీఖుత్బాత్" మొదటి భాగం నుండి స్పీకరించుబడినవి. అల్లాహ్ ఆయనకు స్పర్గం (పసాదించుగాక! ఆమీన్!)

ఆస్తికత గురించి ప్రముఖ శాస్త్రజ్ఞుల సాక్ష్యాలు

1. సముఖ జీవ శాస్త్రజడు ఆల్ఐర్ట్ మెకంబిస్ వెంచెస్టర్ యొక్క సౌక్యం :

రహదారుల కిరువైపులా మొలిచే గడ్డినే ఉదాహరణగా తీసుకుందాం. మానవుడు తయారుచేసిన అతిగొప్ప ఆధునిక యం(తాంగంకూడా దానికి సరితూగజాలదు. ఈ గడ్డి ఒక గొప్ప అద్భుతమైన యం(తాంగం వంటిది. అది ఇతరుల జోక్యం లేకుండా రేయింబవళ్ళు నిర్విరామంగా వేలకొలది రసాయనిక, లౌతిక అద్భుత కార్యాలను వ్యక్తపరుస్తుంది. ఈ (పాణం గల ఏంత యం(తాంగం ఎచ్చటనుండి పచ్చింది? (దేవుడైనా అల్లాహ్ యే దాన్ని సృష్టించెను. కావున దేవుని ఉనికిని అంగీకరించక తప్పదు)

2. మ్ముఖ రసాయనిక శాస్త్రజ్ఞుడు ఎడ్మండ్ కార్ల్ కాంన్ ఫీల్డ్ యొక్క సాక్యం :

ఎవరెనా సరే ఒక పరమాణువు నిర్మాణాన్ని శాస్త్రీయపరంగా

పరిశీరించి దాని (పతి చర్యను గమనిస్తే అది ఒక గొప్ప మహూన్నత యుక్తిపరుడు మరియు సర్పలోక సృష్టి కర్తయైన

దేవునిచేత సృష్టించబడినదని విశ్వసించగలడు.

జంతువుల శారీరక వ్యవస్ధలో ఉండే ఉపజ, రసాయనిక వింతకార్యాలు మానవునికి పూర్తిగా అర్ధం కాజాలవు.

మానవులచేత తయారయ్యే మామూలు యండ్రాలకు కూడా తయారుచేసేవాడు ఎవరైనా ఒకడుంటాడు. అటు వంటప్పుడు ఈ మామూలు యండ్రాలకంటే పదివేలరెట్లు ఎక్కువ అద్భుతమైన శారీరక యండ్రాలు తమకు తామే స్వయంగా తయ్మారే యెలా పరిణామం చెందగలవు?

్రపతి జంతువు, స్థపతి మానవుడు అత్యంత అద్భుతమైన యండ్రాలు అంతేకాక వాటి స్థపతి భాగం ఒక అద్భుతయండ్రం వంటిది.

3. స్రాముఖ శారీరక శాడ్రజ్ఞుడు మార్లిన్ బిక్స్ట్ కిడర్ యొక్క సాక్ష్యం:

నేనొక భౌతిక శాస్త్రజ్ఞడు కావటంపల్ల నన్ను అత్యధికంగా స్రామావితం చేసిన విషయాలు జంతుపులు మానపుల శరీర మన్నిత నిర్మాణం మరియు అతిక్లిష్టమైన స్వకమ సృష్టి, జంతుపులు మానపుల శరీర భాగాల్లోని ఏ ఒక్క భాగానైనా సరే సృష్టించటం లేదా నిర్మించటం స్థపంచంలోని అత్యంత గొప్ప శాస్త్రజ్ఞులకు

దెవాస్తికత

కూడా అసాధ్యం.

ఆ తర్వాత ఈ శాగ్రస్థజ్ఞుడు రెండు అవయవాలను ఉదాహరణగా పేరొ)్రంటూ మెదడు గురించి మెదడు యంత్రాంగం నిర్వహించే కార్యాలు అసఖ్యకం. ఈ మెదడే సర్వాయవాలను చరింపజేస్తుంది. చరింపజేయటమేకాక వాటిని పూర్తిగా అదుపులో ఉంచుతుంది. అంతేగాక హృదయ స్పందన మరియు ఉచ్చ్వాన నిశాగసలు కూడా దాని ఆధీసంలోనే ఉంటాయి. జూపకశక్తి కొద్దిగా కదిపితే చాలు అవన్నీ కనులముందు గోచరిస్తాయి. ఈ మొదడు అతి క్లిష్టమైన సమస్యలను యెలా పరిష్కరిస్తుందో, కోరికలు, చలనాలు, మన్నాంతి మొదలగు ప్రత్యేకతలు సామర్ధ్యాలు దానికెలా లభించాయో యేవరెన (పాక్పతిక ధర్మాధారంగా జవాబివ్వగలడా? అంతేకాక సొందర్యాలపట్ల సంతసించటం, అందచందాలను చూచి ఆనందించటం కానరాని మనోభావాలు ఉదాహరణకు ్పేమ, స్వావలంబనం, వ్యక్తిత్వ స్థాపగతి మొదలగునవన్నీ ఆ చిన్న శరీర ఖాగం యొక్క వింతకార్యాలే, కానీ యెవరైనా సేరే ఈ వింత శక్తుల స్వాభావిక కారణం చూపటం అటుంచి భౌద్ధిక కారణం చూపగలడా?

ఒక్క మెదడేకాదు, ముక్కు, చెవులు, నాలుక, కళ్ళు మొదలగు వివిధ ఆపయవాలను పరిశీలిస్తే ఆపన్నీ అతి అద్భుతమైన యంత్రాలని ఆర్థమవుతాయి.

సయ్యద్ హామీద్ ఆరీగారు ఈ విధంగా పేర్కొన్నారు. ఈ చిన్న చిన్న యం(తాలస్నీ కరిసి ఒక పెద్ద అద్భుత యం(తం అనేక కార్యాలు నిర్వహించే విధంగా తయారవుతుంది. ఆదే అతి అద్భుతమైన, అనేక కార్యాలు చేయగల జంతు లేదా మానవ శారీరక యం(తం. కొద్ది ఆలోచన లోడనే మన జీవితం ఒక వింత యం(తమని అర్దమవుతుంది. ఈ నిర్జీవ కణాల్లో జీవం యెలా వచ్చింది అదసలెలా ఉంటుంది. అనే విషయాలను యెవరూ కనుగొనలేదు. కనుగొనలేదు. కనుగొనలేదు. దీని గురించే ఆ శారీరక శ్వస్థ్రజ్ఞడు ఈ విధంగా తెలిపాడు. శారీరక వ్యవస్థ యొక్కి అసంఖ్యాక వింతలు మరియు విశేషాలు అటుంచండి. స్వయంగా ఈ జీవితమే ఒక గొప్ప రహస్యం వంటిది. ఒక చిక్కు సమస్యవంటిదైన జీవితాన్ని గురంచి పరిష్కరించటం గొప్పగొప్ప శాస్త్రజ్ఞలకు కూడా చేతకాకపోయింది. ఇక ఉదయించే (పశ్వ యేమిటంటే ఈ చిన్న చిన్న అసంఖ్యాక అద్భుత కణాలను తల్లి గర్భంలో పెంచి వివిధ సామర్యాలు గల శరీర నిర్మాణంలో మలచిన దెవరు?

జీవితం యొక్క ఈ గొప్ప స్రేకతలతో పాటు అనేక స్వాబావిక యంత్ర స్రేకతలుకూడా ఉన్నాయి. మానవులు అత్యంత ఆభివృద్ధిచెందిన అత్యాయధునిక యంత్రాలు తయారు చేయగరిగారు. గానీ శారీరక యంత్రాన్ని పోలిన యంత్రం ఒక్కొటికూడా తయారుచేయలేక పోయారు, ఇక ముందుకూడా చేయలేరు..

మరొక (పత్యేకత యేమిటంటే ఈనహజ సీద్ధ యం(తాలు తమకు అనువైన మరియు తమకు కావలసిన వస్తువులను ఆకర్షించి స్పీకరిస్తాయి. అంతేకాక తమ లోపలి పనికిరాని వస్తువులను, అవసరాన్ని మించిన వస్తువులను వెలుపలికి వినర్జిన్నూ ఉంటాయి. ఈ స్పీకార విపర్జనా కార్యాలు యెంత ఆశ్చర్యకరమైన వంటే, అసహజ సీద్ధ యం(తాలు తప్ప మానవ నిర్మిత యం(తాలు ఆ పని యెనాడు చేయజాలవు.

మరొక ప్రత్యేకత యేమిటంటే అసహజ సిద్ధియం(తాల అంతరంగిక వ్యవస్థలో శత్భ పదార్ధాలతో పోరాడే అసాధారణ సామర్థ్యం ఉంటుంది.

మార్టిన్ బిక్స్ ఈ ్రపత్యేకత గురించి ఇలా తెలిపాడు. మానవ శరీరంపై రోగాలు తమ ్రపభావం చూపుతున్నప్పుడు రక్తంలో రోగ నిరోధక కణాలు జనించి శరీరవ్యవస్థను రోగాల బారినుండి రక్షిస్తాయి. అలాగే వివిధ రోగాలను ఎదుర్కొనే వివిధ కణాలు విడివిడిగా ఉంటాయి.

మరొక ముఖ్య స్ట్రాంక్యేకత యేమనగా ఈసహజసీద్ధయం(తాలు తమను పోలిన అనేక సహజ సీద్ధ యం(తాలకు జన్మనిస్తాయి. ఉదాహరణకు స్ట్రుతి వృక్షం తన జీవిత కాలంలో ఆసంఖ్యక బీజాలనిస్తుంది. ఆ బీజాలను నాటి మొలవనిస్తే స్ట్రుతి బీజంనుండి ఒక వృక్షం మొలుస్తుంది. మరల యా వృక్షాలు మొదటి వృక్షాలవలెనే ఆసంక్యాక బీజాలనిస్తాయి. యీ కార్యక్రమం యీ విధంగా కొనసాగుతూనే ఉంటుంది. ఆలాగే మానవుని రేతస్సులో అసంఖ్యక సూక్ష్మాంగ జీవులుంటాయి. వాటిలోని స్ట్రుతి ఒక్కసూక్ష్మాంగజీవి తన వ్యతిరేక లింగానికి చెందిన సూక్ష్మాంగ జీవితో కలసి మానవ శరీరంగా రూపొందే సామర్ధ్యం కలిగి ఉంటుంది. మరల ఆ వ్యక్తియందు అదేవిధమైన అనంఖ్యక సూక్ష్మజీవులుంటాయి. అవి కూడా తమ వ్యతిరేకలింగ సూక్ష్మజీవులుంటాయి. అవి కూడా తమ వ్యతిరేకలింగ సూక్ష్మజీవులంటే కలసి మానవ శరీరంగా రూపొందే సామర్ధ్యం కలిగి ఉంటుంది.

ఉంటుంది. ఇలా మొక్కలు, జంతువులు మరియు మానవుల జననం యొక్క వింతపరంపర కొనసాగుతూ అందులోని (పతి ఒక్కటీ తన (పత్యేకతను నిలుపుకుంటూ తన విశిష్ట (పత్యేకతల్లో ఒక (పత్యేక ఉనికిని కలిగి ఉంటుంది. ఒకే ఉనికి కలిగిన నంతావాన్ని ఉత్పత్తివేసే యీ సంతానోత్పత్తి పరంపరాయంత్రం పనికిమాలినదని కూడా చెప్పజాలము.

పూర్తి సృష్టిలో యీ సంతానోత్పత్తి మూల స్థానం కలిగి ఉంది. అయితే ఇదంతా స్వయంగా దానికదే జరుగుతుందా? ఒక మామూలు యం(తమే దాని కదే స్వయంగా తయారు కాజాలనపుడు అతి వింతయోన మరియు తనంతటతాను పని చేయు యీ గొప్పయంతాంగం తనకు తానే యెలా తయారు **ತಾಗಲದು?ಇದಂತ್ ಯಾಲಾಗ್ ಅವಿಂವಿತಂಗ್ ಜರಿಗಿಪ್**ಯಾಂದನಿವೆಟ್ರ తప్పించుకోవడానికి వీల్లేదు ఎందుకంటే ఇది ఒకటి లేకరెండు యం(తాల విషయంకాదు. అసంఖ్యాకమైన మరియు లెక్క లేనన్ని రకాలుగలయం(తాల విషయం. అంతేకాక ఇది కొద్దిసేపటి విషయంకాదు కోట్లాదికోట్ల సంవత్సరాల సంతానోత్పత్తి పరంపర అయితే ఆదంతా అచించితంగా తనకుతానే జరిగిపోతున్నాదా? శా(స్థజ్ఞులు పరిశోదన (పకారం ఓ మామూలు ఆణువు కూడా స్వయంగా ఉనికిలోకి రావటం బుద్దికి వృతిరేకం మరియు అత్వంత అసాధ్యం, కాపున ఈ దీర్ఘకాల సంతానోత్పత్తి మరియు స్పష్టి పరంపర అనుకోని విధంగా తనకు తానుగా జరిగిపోవటం బుద్దికి, స్థాక్పతి ధర్మానికి రెంటికీ విరుద్దం.

కొందరి పనికిమాలిన అభి(పాయమేటంటే ఇదంతా (పక్పతి

ధర్మం (నేచర్)తో జరుగుతుంది. కానీ వారిని మేము స్థాన్నించే దేమిటంేట మీరు పేరొడ్డినే ఆ (పక్పతి యొక్క వాస్తవికత యేమిటీ? అది మూల పదార్థాలకు అతీతమైనవె ఉంటే అదేమిటి? మీరు (పక్పతిని విశ్వసించక తప్పనపుడు ఆ (పక్పతి ధర్మాలపై అధికారం కలిగిఉన్న దేవుని పె ఎందుకు విశ్వాసముంచరు? అంతేకాక దాని యర్ధం స్థూల పదార్ధమేనయితే దానికి నేచర్ అని పేరు పెట్టి ఇతరులను మోసగించట మెందుకు? ఆ పనులన్నీ స్థాల పదార్ధం యొక్కి వింతలని స్పష్టంగా పలుకవచ్చుకడా! కానీ జీపం మరియు ఇంబడియ జూనం లేని స్వూల పదార్ధం (నేచర్) స్వయంగానే అసంఖ్యక నియమాలు నియమించి వాటిని తన కర్తప్పంగా నిర్ణయించుకుందని బుద్ధి గల వ్యక్తి యేషరైనా నమ్మగలడా? 🖁 అంతేకాక జ్ఞానము, సంకల్పం, స్వయం కార్యం, ఇం[దియశక్తిలేని స్టూల పదార్ధం (నేచర్) తనకు తానుగానే అనేక రకరకాల వింత 🛮 స్వయంకార్యయం(తాలుగా రూపొందిందా? సృష్టిలొని (పతి యం(తం 🖫 సంపూర్ణగుణం, సంపూర్ణ జ్ఞానం మరియు సంపూర్ణ పథకం కలిగి ఉంది కదా, ఇటువంటి యంబ్రాలు నిర్టీవ నేచర్తోనే ఉనికి లోకొచ్చాయా?

లోకొచ్చాయా? యదార్థమేమిటంటే అత్యంత గొప్పజ్ఞాని, యొక్తి పరుడు మరియు సర్వాధికారియైన సృష్టికర్త అల్లాహ్ సర్వవస్తువులను తవ జ్ఞానం మరియు శక్తితో సృష్టించి తన ఇష్ట్ర సహరం (పతి వస్తువుకు ఒక (పత్యేక ఉనికి మరియు ఎశిష్టతలు (పసాదించెనని ఎశ్వసించక

తప్పదు. సృష్టి పరంపరా కారణానికి ఇది తప్ప వేరే సమాధానంలేదు.

వెవాస్తికల్

37

మీరు సర్వస్పష్టిరాశుల ఉనికిని అంగీకరించనాట్లే ఆ స్పష్టి రాశుల సృష్టించిన సృష్టికర్తయైన దేవుని ఉనికిని ఆంగీకరించక తప్పదు. భూరుపు దేశాల గొప్ప తత్వవేత్త మరియు మహాకవియైన డాక్టర్ ఇక్బాల్ ఈ యదార్దన్నే తన కవితల్లో పేర్కొన్నారు. వాటిలోని ఒకదాని భావాన్ని గమనించండి, దేవుని ఉనికిని అంగీకరించటం నీ అభిభాయానికి విరుద్ధమైతే (అనిగా దేవుని ఉనికి లేకపోతే నీ ఉనికి యెలా ఉండగలదు.)

దేవుని శక్తి, అధికారం, యొక్తి (పదర్శిస్తూ అందచందాలలో కూడి ఉన్న ఈ సృష్టి పరంపర యొక్క (పతి అంశాన్ని చూసి తనకుతానుగా ఈ పదాలు నోటినుండి వేలుపడుతుంటాయి. మహూన్నత, సర్వసుందర సృష్టి కర్తయైన అల్లాహ్ అతి పని(తుడు.



# يهدى ولا يباع





إدارة أوقــاف ح عبدالعزيز الراجدي

# الدعوةإلىالإيمان

# « معرفة الخالق »

# بلغةالتلغو

طبع على نفقة إدارة أوقاف صالح عبدالعز بيز الراجدي غفر الله له ولوالديه ولذريته ولجميع المسلمين